
Jurnal Widya Balina
Vol. 10 No. 02 Desember 2025

P-ISSN : 2477-6491, E-ISSN : 2656-873X, Hal 562-579
http://journal.staidenpasar.ac.id/index.php/wb/issue/view/44

562

Studi Kritis Terhadap Penetapan Sertifikasi Produk Halal Oleh
Majelis Ulama Indonesia Sulawesi Selatan Perspektif Maslahah

Teguh Dermawan
UIN Alauddin Makassar, Indonesia

Ahmad Musyahid
UIN Alauddin Makassar, Indonesia

Abdul Syatar
UIN Alauddin Makassar, Indonesia

Alamat :
Program Pascasarjana
UIN Alauddin Makassar

Jl. Sultan Alauddin No.63, Romangpolong, Kec. Somba Opu, Kab. Gowa, Sulawesi Selatan

Korespondensi penulis: dermawanteguh021@gmail.com

Abstract. This study critically examines the halal product certification process conducted by
the Indonesian Council of Ulama (Majelis Ulama Indonesia, MUI) of South Sulawesi from
the perspective of maslahah (public interest). The research is grounded in the urgent need to
protect Muslim consumers, particularly in light of the growing consumption of both local and
imported products that often lack clear halal status. While numerous studies have explored
halal certification at the national level, there remains a significant gap in examining the
regional dynamics and implementation of MUI fatwas, especially in South Sulawesi. This
study aims to analyze the approaches employed by MUI South Sulawesi in determining halal
certification and assess the extent to which maslahah serves as the guiding principle in their
process. The research adopts a field research methodology with a descriptive qualitative
approach and uses ushuliyyah (Islamic legal methodology) as its analytical framework. Data
collection was carried out through observation, interviews, and documentation. The findings
reveal that MUI South Sulawesi consistently upholds the principles of Islamic law in the halal
certification process, emphasizing critical ingredients, production processes, and the
cleanliness of facilities. Although the use of additives such as coloring and preservatives is
permitted, it is contingent upon their halal status and freedom from impurities (najis). This
approach reflects a moderate application of maqāṣid al-sharī‘ah, demonstrating adaptability
to industrial developments while maintaining a cautious and principled stance. The study
underscores the importance of transparency and education for business actors, and
recommends further research focusing on post-certification supervision or comparative
studies across regions. These findings offer valuable contributions to strengthening
Indonesia’s halal assurance system based on the principles of public welfare.

Keywords: Majelis Ulama Indonesia, Maqāṣid al-Sharī‘ah, Maslahah, Halal Products, Halal
Certification

https://ejournal.nlc-education.or.id/


Jurnal Widya Balina
Vol. 10 No. 02 Desember 2025

P-ISSN : 2477-6491, E-ISSN : 2656-873X, Hal 562-579
http://journal.staidenpasar.ac.id/index.php/wb/issue/view/44

563

Abstrak. Penelitian ini mengkaji secara kritis penetapan sertifikasi produk halal oleh Majelis
Ulama Indonesia (MUI) Sulawesi Selatan dalam perspektif maslahah. Penelitian ini didasari
oleh pentingnya perlindungan konsumen Muslim terhadap produk halal di tengah maraknya
konsumsi produk lokal maupun impor yang belum semuanya memiliki kejelasan status halal.
Meskipun berbagai penelitian telah menelaah sertifikasi halal pada tingkat nasional, kajian
tentang dinamika dan implementasi fatwa MUI di tingkat daerah, khususnya di Sulawesi
Selatan, masih terbatas. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis pendekatan yang
digunakan oleh MUI Sulawesi Selatan dalam menetapkan sertifikasi halal, serta menilai
sejauh mana prinsip maslahah dijadikan landasan dalam proses tersebut. Penelitian ini
merupakan penelitian lapangan (field research) dengan pendekatan kualitatif deskriptif dan
metode ushuliyyah, serta teknik pengumpulan data melalui observasi, wawancara, dan
dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa MUI Sulawesi Selatan konsisten
menerapkan prinsip-prinsip syariat Islam dalam proses sertifikasi halal, dengan menekankan
aspek bahan kritis, proses produksi, dan kebersihan fasilitas. Meskipun penggunaan bahan
tambahan seperti pewarna dan pengawet diperbolehkan, hal itu tetap bergantung pada status
kehalalan dan bebas dari najis. Pendekatan ini mencerminkan penerapan maqāṣid syarī‘ah
yang moderat dan adaptif terhadap perkembangan industri, tanpa mengesampingkan prinsip
kehati-hatian. Penelitian ini menegaskan pentingnya transparansi dan edukasi kepada pelaku
usaha serta perlunya kajian lanjutan yang memperluas cakupan pada aspek pengawasan
pasca-sertifikasi atau perbandingan antarwilayah. Temuan ini relevan sebagai kontribusi
terhadap penguatan sistem jaminan produk halal di Indonesia yang berbasis kemaslahatan.

Kata kunci: Majelis Ulama Indonesia, Maqāṣid Syarī‘ah, Maslahah, Produk Halal,
Sertifikasi Halal

LATAR BELAKANG
Islam mengatur seluruh aspek kehidupan, termasuk dalam hal muamalah, seperti

konsumsi produk oleh umat Islam. Produk yang dikonsumsi harus halal, baik dari cara
memperolehnya maupun proses produksinya, sesuai dengan prinsip syariat Islam. Produk
halal tidak boleh mengandung unsur yang diharamkan, dan penting bagi masyarakat untuk
memperoleh kepastian melalui sertifikat dan label halal (Wajdi & Susanti, 2021). Mengingat
banyaknya produk makanan, minuman, dan kebutuhan industri yang dikonsumsi sehari-hari,
umat Islam wajib memilih produk halal sebagai bentuk ibadah. Pemerintah memiliki
tanggung jawab memberikan perlindungan dan jaminan terhadap kehalalan produk, demi
menciptakan ketenangan batin bagi konsumen (Chairunnisyah, 2017). Dengan beragamnya
produk lokal dan impor di Indonesia, kejelasan status halal menjadi penting, sehingga
sertifikasi dan labelisasi halal dibutuhkan agar masyarakat, khususnya muslim, dapat memilih
produk dengan aman dan nyaman (Afroniyati, 2014). Oleh karena itu, Jaminan Produk Halal
perlu diberlakukan secara ketat untuk menjamin keamanan, kenyamanan, keselamatan, dan
ketersediaan produk halal bagi seluruh masyarakat Indonesia (Luthan, 2013), serta dilakukan
dengan pengawasan yang konsisten dan menyeluruh.

Majelis Ulama Indonesia (MUI) merupakan organisasi yang mewadahi ulama seluruh
Indonesia dan didirikan pada 27 Juli 1975 melalui Muktamar Ulama yang berlangsung sejak
21 Juli. Pada akhir muktamar, sebanyak 53 peserta yang terdiri dari perwakilan majelis ulama
daerah, sepuluh organisasi Islam tingkat pusat, ulama independen, dan rohaniawan ABRI,

https://ejournal.nlc-education.or.id/


Jurnal Widya Balina
Vol. 10 No. 02 Desember 2025

P-ISSN : 2477-6491, E-ISSN : 2656-873X, Hal 562-579
http://journal.staidenpasar.ac.id/index.php/wb/issue/view/44

564

menandatangani deklarasi pendirian MUI serta mengangkat Hamka sebagai Ketua Umum
pertama (Bedner, 2003). MUI berperan strategis dalam mengeluarkan fatwa terhadap
berbagai persoalan publik melalui Komisi Fatwa, yang pengaruhnya luas karena MUI
mengakomodasi berbagai organisasi Islam besar seperti Nahdlatul Ulama dan
Muhammadiyah. Sejak awal berdirinya, fatwa-fatwa MUI telah menjadi pedoman penting
dalam membimbing umat dan bangsa, dan perannya diperkirakan akan terus relevan di masa
mendatang (Matsum, 2023).

Majelis Ulama Indonesia (MUI) berperan krusial dalam menetapkan hukum kehalalan
produk di Indonesia melalui fatwa dan pedoman yang mengatur serta mengawasi peredaran
produk di pasar. Sertifikasi halal merupakan proses yang harus dilalui oleh pelaku usaha
untuk memperoleh legalitas halal suatu produk (Warto & Samsuri, 2020), dan fatwa MUI
menjadi acuan masyarakat dalam membedakan produk halal dan haram. Penetapan hukum
produk halal dilakukan melalui metode ijtihad yang bersumber dari al-Qur’an, hadis, dan
pendapat ulama, serta prinsip-prinsip kaidah fikih seperti Qiyās, Istiḥsān, dan Maṣlaḥah
Mursalah. Proses penetapan fatwa oleh Komisi Fatwa MUI mencakup lima tahapan
metodologis: (1) menelaah pendapat mazhab secara mendalam berikut dalilnya; (2)
menetapkan hukum qath’i secara langsung berdasarkan nash yang pasti; (3) dalam kasus
khilafiyah, dilakukan metode al-jam’u wa at-taufiq atau tarjīḥ berbasis perbandingan
madzhab; (4) untuk isu yang tidak tercakup dalam madzhab, digunakan ijtihad jama’i dengan
pendekatan bayani, ta’lili, istishlāḥī, dan ṣadd al-ḏzarī‘ah; serta (5) fatwa harus
memperhatikan kemaslahatan umum dan maqāṣid syar’iyyah (Ni’am, 2016).

Penetapan sertifikasi halal oleh MUI menghadapi berbagai tantangan seiring
perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, dan globalisasi. Munculnya bahan-bahan baru
seperti enzim hasil rekayasa genetika, aditif berbasis mikroba, serta senyawa sintetis dari
hewan menuntut adanya penyesuaian dalam standar halal. Di sisi lain, membanjirnya produk
impor memperkuat urgensi adanya standar halal yang fleksibel namun tetap berpegang pada
prinsip syariah. Dalam praktiknya, MUI menggunakan berbagai metode ijtihad seperti qiyasi
(analogi), istislahi (kemaslahatan), dan bayani (teks keagamaan), yang dipilih berdasarkan
konteks dan karakteristik produk. Pendekatan talfiq manhaji yang diterapkan oleh Komisi
Fatwa MUI menjadi inovasi penting dalam merespons problematika kontemporer dengan
cara yang normatif dan sosial dapat dipertanggungjawabkan, tanpa terjebak pada fanatisme
mazhab. Inklusivitas dan objektivitas menjadi pijakan utama demi kemajuan umat di berbagai
bidang kehidupan (Ma’mur, 2018).

Beberapa penelitian sebelumnya mengenai penetapan sertifikasi halal oleh Majelis
Ulama Indonesia (MUI) menyoroti aspek metodologis, normatif, dan kelembagaan. Wijayanti
dan Meftahuddin (2018) menekankan bahwa dalam menetapkan fatwa, MUI merujuk pada
Al-Qur’an dan Sunnah serta memperhatikan kaidah ushul fikih dan pendapat para ulama
untuk menjaga kemaslahatan umat. MUI juga mempertimbangkan pendapat para pakar
sebagai bentuk akomodasi terhadap isu-isu kontemporer. Sementara itu, Wahyudi & Fajar
(2018) mengkaji tiga pendekatan ijtihad MUI, yaitu naṣṣ qat‘ī, qaulī, dan manhajī, namun
menemukan bahwa MUI terkadang tidak konsisten dalam penerapannya, sering kali langsung
menggunakan pendekatan manhajī dengan alasan kemaslahatan umat. Maulana & Nahidloh
(2023) menyoroti transisi kewenangan dari MUI ke BPJPH berdasarkan UU No. 33 Tahun
2014 dan PP No. 31 Tahun 2019, serta menyatakan bahwa meski BPJPH dinilai belum
sepenuhnya siap secara infrastruktur, sertifikasi halal tetap dianggap sebagai bagian dari
maslahah yang wajib dijamin negara. Widyaningsih (2023) melihat sertifikasi halal dari
perspektif maqāṣid al-syarī‘ah, di mana sertifikasi berfungsi menjaga lima prinsip dasar

https://ejournal.nlc-education.or.id/


Jurnal Widya Balina
Vol. 10 No. 02 Desember 2025

P-ISSN : 2477-6491, E-ISSN : 2656-873X, Hal 562-579
http://journal.staidenpasar.ac.id/index.php/wb/issue/view/44

565

kehidupan: agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, serta melibatkan peran BPJPH, MUI, dan
LPH dalam memastikan kehalalan produk yang beredar. Keseluruhan studi ini menunjukkan
bahwa sertifikasi halal tidak hanya persoalan hukum formal, tetapi juga mencerminkan upaya
sistematis untuk menjamin kemaslahatan umat dalam bingkai syariah.

Meskipun berbagai penelitian sebelumnya telah membahas penetapan sertifikasi halal
oleh Majelis Ulama Indonesia (MUI) dari aspek metodologis, normatif, dan kelembagaan,
namun kajian tersebut umumnya masih bersifat umum dan berskala nasional tanpa menyoroti
secara spesifik dinamika lokal, khususnya di wilayah Sulawesi Selatan. Wilayah ini memiliki
karakteristik sosial, budaya, dan ekonomi yang khas serta keberagaman praktik konsumsi
produk halal yang memerlukan perhatian tersendiri. Belum banyak penelitian yang secara
kritis menelaah bagaimana implementasi fatwa dan sertifikasi halal oleh MUI daerah,
khususnya MUI Sulawesi Selatan, serta sejauh mana prinsip maslahah menjadi landasan
dalam proses penetapannya. Selain itu, konteks lokal sering kali menghadirkan tantangan
tersendiri, seperti keterbatasan sumber daya, minimnya sosialisasi kepada pelaku usaha kecil,
serta ketergantungan masyarakat terhadap produk tanpa label halal yang sah. Penelitian ini
penting dilakukan sebagai upaya untuk mengisi kekosongan kajian kritis pada tingkat
regional, dengan menyoroti praktik penetapan sertifikasi halal oleh MUI Sulawesi Selatan
dalam perspektif maslahah, guna menilai sejauh mana pelaksanaannya sesuai dengan prinsip
perlindungan dan kemaslahatan umat yang menjadi tujuan utama syariat Islam.

METODE PENELITIAN
Jenis penelitian yang digunakan ialah field research (penelitian lapangan)

menggunakan model penelitian kualitatif deskriptif. penelitian ini tidak menggunakan
prosedur statistik, melainkan mengkaji kehidupan, perilaku, organisasi, atau hubungan sosial.
Menurut Lexy J. Moleong, pendekatan ini menghasilkan data deskriptif berupa kata-kata
tertulis atau lisan dari subjek yang diamati (Moleong, 2018). Pendekatan yang digunakan
ialah pendekatan Ushuliyyah, yakni cara menetapkan hukum Islam dengan landasan
metodologi ushul fikih yang sistematis dan mendalam. Data primer diperoleh peneliti dari
Komisi Fatwa Majelis Ulama Indonesia Sulawesi Selatan dengan melakukan observasi atau
pengamatan langsung dan dengan metode wawancara. Sumber data sekunder diperoleh dari
jurnal, buku, ataupun lainnya yang memiliki keterkaitan dengan penelitian ini. Metode
pengumpulan data berupa observasi, wawancara dan dokumentasi. Teknik analisis data dalam
penelitian ini menggunakan analisis kualitatif yang bersifat induktif, yaitu suatu analisis
berdasarkan data yang diperoleh, selanjutnya dikembangkan dengan pola tertentu (Subroto,
1999). Teknik pengolahan dan analisis data tersebut ialah reduksi data, penyajian data,
verifikasi dan penarikan kesimpulan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Penetapan Sertifikasi Produk Halal oleh Majelis Ulama Indonesia Sulawesi Selatan

1. Prosedur dan Tata Cara Sertifikasi Produk Halal
Komisi Fatwa juga merupakan salah satu bagian penting dalam struktur

organisasi Majelis Ulama Indonesia, termasuk di tingkat pusat maupun daerah (seperti di
MUI Sulawesi Selatan). Dalam konteks sertifikasi halal, Komisi Fatwa memiliki peran utama
dalam menetapkan status kehalalan suatu produk berdasarkan pertimbangan hukum
Islam. Tugas ini dijalankan melalui mekanisme yang sistematis dan kolaboratif dengan
lembaga teknis seperti LPPOM MUI. Demikian pula dalam sidang untuk mengeluarkan
fatwa halal terhadap semua produk yang akan disertifikasi, dalam sekali sidang bisa

https://ejournal.nlc-education.or.id/


Jurnal Widya Balina
Vol. 10 No. 02 Desember 2025

P-ISSN : 2477-6491, E-ISSN : 2656-873X, Hal 562-579
http://journal.staidenpasar.ac.id/index.php/wb/issue/view/44

566

melahirkan beberapa fatwa halal produk. Sertifikasi halal memberikan ketenteraman dan
keamanan lahir dan batin bagi konsumen. Bagi masyarakat yang menyadari pentingnya
produk halal akan merasa waswas ketika menjumpai produk yang akan dibeli belum ada logo
halal yang disahkan MUI, karena mereka yakin bahwa tanda kehalalan merupakan hal
penting bagi suatu produk agar aman dikonsumsi atau digunakan (Warto & Samsuri, 2020).
Setelah melakukan penelitian, maka penulis menemukan beberapa fakta di lapangan tentang
dinamika yang terjadi dalam proses penerbitan sebuah sertifikasi produk halal. Peneliti
melakukan proses wawancara kepada pihak LPPOM MUI dan Komisi Fatwa MUI Sulawesi
Selatan. Anggota Komisi Fatwa Majelis Ulama Indonesia, KH. Yusri Muhammad Arsyad
(2025) mengatakan bahwa:

“Peran Majelis Ulama Indonesia yang bekerjasama dengan LPPOM haruslah
sejalan dalam menetapkan sebuah sertifikasi halal. Namun sebelum menetapkan
fatwa dan memeberi sertifikasi produk halal tersebut, maka kami sebagai komisi
fatwa akan menyikapi secara tegas bahwa semua produk yang akan dilabelisasi ini
telah melalui prosedur yang tepat dan telah diuji secara ketat. Peran Majelis Ulama
Indonesia harus mengontrol semua produk yang akan disertifikasi demi menjaga
keselamatan kita semua. Untuk itu diperlukan pengawasan yang sangat ketat dan hal
itulah yang kami lakukan dari komisi fatwa akan menanyakan bahwa apakah bahan-
bahan ini jelas kehalalannya, apakah sudah sesuai atau belum, apakah halal atau
haram. Baik Komisi fatwa maupun LPH seperti LPPOM juga harus mempertebal
keimanan agar semua produk yang lolos dan disertifikasi ini sudah baik dan tepat.”

Dari pernyataan tersebut dapat disimpulkan bahwa dalam proses sertifikasi produk
halal ini telah melalui tahapan yang sangat ketat. LPPOM sebagai lembaga yang mengawasi
produk yang akan disertifikasi melakukan pengawasan dalam hal meneliti semua bahan-
bahan produk. Ada beberapa aspek penting yang disasar oleh LPPOM MUI dalam
mengawasi proses sertifikasi seperti bahan-bahan, produk, fasilitas produksi, dan penamaan
(branding). Hal yang paling penting dari aspek tersebut adalah bahan-bahan, produk dan
fasilitas produksi. Apabila terdapat bahan-bahan yang tidak jelas kehalalannya maka MUI
akan menolak dalam sidang fatwa. Selanjutnya peneliti menanyakan perihal apakah MUI
sebagai lembaga tidak memasukkan pertimbangan tentang produk yang melebihi ambang
batas pewarna, perasa dan pengawet untuk kemudian diharamkan dan ditolak untuk diberikan
sertifikasi halal. Beliau menjawab sebagai berikut:

“Tentunya hal ini kembali lagi kepada konsumen yang seharusnya tidak berlebihan di
dalam mengkonsumsi makanan siap saji. Ada banyak makanan dan minuman jika
dikonsumsi secara berlebihan maka akan menimbulkan dampak buruk sekalipun yang
dokonsumsi itu adalah produk yang halal. Segala sesuatu yang berlebihan itu tidak
baik. Sebagai lembaga MUI kami selalu memperketat dari segala bahan yang
berpotensi haram secara zat maupun prosesnya. Untuk itu menjaga jiwa juga bagian
daripada tujuan syariat agama Islam dan ini harus digaungkan agar masyarakat juga
dapat informasi yang edukatif.”

Peran Majelis Ulama Indonesia (MUI) sangat penting sebagai jembatan antara LPPOM
dan Lembaga Pemeriksa Halal (LPH) dalam mengkritisi bahan-bahan yang berpotensi haram.
Namun, MUI tidak serta-merta menyatakan semua produk dengan bahan halal sebagai aman,
karena jika digunakan secara berlebihan, hal itu kembali pada perilaku konsumsi individu.
Penetapan sertifikasi halal mengacu pada Undang-Undang Nomor 33 Tahun 2014 tentang
Jaminan Produk Halal, yang menyebutkan bahwa produk halal adalah produk yang telah

https://ejournal.nlc-education.or.id/


Jurnal Widya Balina
Vol. 10 No. 02 Desember 2025

P-ISSN : 2477-6491, E-ISSN : 2656-873X, Hal 562-579
http://journal.staidenpasar.ac.id/index.php/wb/issue/view/44

567

dinyatakan halal sesuai dengan syariat Islam1 sebagaimana dijelaskan dalam Qs. Al-Baqarah:
173. Proses sertifikasi diawali dengan pendaftaran oleh pelaku usaha ke LPPOM-MUI,
dengan syarat melengkapi dokumen dan melunasi biaya. Selain itu, perusahaan wajib
menerapkan Sistem Jaminan Halal (SJH), yang mencakup kebijakan halal, pembentukan Tim
Manajemen Halal, penyusunan manual SJH, pelatihan, penyusunan prosedur, pelaksanaan
audit internal, dan kaji ulang manajemen (Faika & Ilyas, 2021).

Proses memperoleh Sertifikat Halal dimulai dari pengajuan tertulis oleh pelaku usaha
kepada BPJPH dengan melampirkan dokumen seperti data pelaku usaha, nama dan jenis
produk, daftar bahan, serta proses pengolahan. 2 BPJPH kemudian memeriksa kelengkapan
dokumen, dan jika dinyatakan lengkap, proses dilanjutkan ke LPH yang telah diakreditasi
BPJPH dan bekerja sama dengan MUI. LPH akan melakukan pemeriksaan dan/atau
pengujian kehalalan produk melalui Auditor Halal bersertifikat MUI dalam waktu lima hari
kerja sejak dokumen dinyatakan lengkap. 3 Jika dalam proses ini ditemukan bahan yang
diragukan kehalalannya, maka LPH akan melakukan pengujian lebih lanjut di laboratorium.4

Proses sertifikasi halal dimulai dari pemeriksaan dan pengujian oleh Lembaga
Pemeriksa Halal (LPH), yang hasilnya dilaporkan kepada Badan Penyelenggara Jaminan
Produk Halal (BPJPH) untuk diteruskan ke Majelis Ulama Indonesia (MUI). MUI kemudian
menggelar Sidang Fatwa Halal yang melibatkan ulama, pakar terkait, serta perwakilan
kementerian dan instansi teknis guna mengkaji hasil audit secara menyeluruh, memastikan
seluruh bahan, proses produksi, dan fasilitas telah memenuhi standar kehalalan. Keputusan
penetapan halal yang dikeluarkan oleh MUI menjadi dasar hukum bagi BPJPH untuk
menerbitkan Sertifikat Halal. Proses ini wajib diselesaikan dalam waktu maksimal 30 hari
kerja sejak MUI menerima laporan lengkap dari BPJPH (Ilyas, 2017), dan Sertifikat Halal
diterbitkan oleh BPJPH paling lambat 7 hari kerja setelah keputusan penetapan halal
diterima. 5 Sertifikat ini berlaku selama empat tahun, kecuali jika ada perubahan komposisi
bahan, dan wajib diperpanjang oleh pelaku usaha. 6 Seluruh biaya sertifikasi ditanggung oleh
pelaku usaha sebagai bagian dari kelancaran penyelenggaraan Jaminan Produk Halal.7

2. Analisis Penetapan Sertifikasi Produk Halal dalam Perspektif Maqashid Al-Syariah
Dalam proses penetapan sertifikasi produk halal, ada metode penemuan hukum dapat

dilihat dau segi pendekatan kebahasaan dan pendekatan tujuan hukum. Dikalangan ulama
ushul fiqh, tujuan hukum itu biasa disebut dengan maqashid syariah. Maqashid syari’ah
sendiri itu terdiri dari dua kata, yaitu maqashid dan Syari’ah. Maqashid merupakan bentuk
jama’ dari mufrad maqashad. Qashid, Maqashid atau Qushud yang kata kerja diambil dari
qashada, yaqshidu, qashdan. Secara bahasa, maqshad yaitu sandaran, pengarahan
(penjelasan), dan istiqamah dalam menempuh jalan (Wijaya, 2015). maka dengan demikian,
maqashid al-syariah berarti kandungan nilai yang menjadi tujuan persyariatan hukum, jadi
yang dimaksud dengan maqashid al-syariah yaitu yang menjadi tujuan persyariatan hukum
dan yang menjadi tujuan-tujuan yang hendak dicapai dari suatu penetapan hukum (Shidiq,
2009).

Menurut Asy-Syaitibi Maqashid Syariah dapat dilihat dari dua sudut pandang.
Pertama maqashidus syari’ (tujuan Tuhan). Keduaa maqasidul mukallaf (tujuan mukallaf).

1 Republik Indonesia, Undang-Undang Nomor 33 Tahun 2014 tentang Jaminan Produk Halal,
Lembaran Negara Republik Indonesia Tahun 2014 Nomor 295

2 Republik Indonesia, Undang-Undang Nomor 33 Tahun 2014 Tentang Jaminan Produk Halal, Pasal 29.
3 Republik Indonesia, Undang-Undang Nomor 33 Tahun 2014 Tentang Jaminan Produk Halal, Pasal 30
4 Republik Indonesia, Undang-Undang Nomor 33 Tahun 2014 Tentang Jaminan Produk Halal, Pasal 31
5 Republik Indonesia, Undang-Undang Nomor 33 Tahun 2014 Tentang Jaminan Produk Halal, Pasal 35
6 Republik Indonesia, Undang-Undang Nomor 33 Tahun 2014 Tentang Jaminan Produk Halal, Pasal 42
7 Republik Indonesia, Undang-Undang Nomor 33 Tahun 2014 Tentang Jaminan Produk Halal, Pasal 44

https://ejournal.nlc-education.or.id/


Jurnal Widya Balina
Vol. 10 No. 02 Desember 2025

P-ISSN : 2477-6491, E-ISSN : 2656-873X, Hal 562-579
http://journal.staidenpasar.ac.id/index.php/wb/issue/view/44

568

Dalam rangka mewujudkan kemaslahatan serta menjauhi kerusakan di dunia maupun di
akhirat, para ahli ushul fiqih meneliti dan menetapkan ada lim unsru pokok yang perlu
diperhatikan (Syahriar & Nafisah, 2020). Kelima pokok tersebut bersumber dari Al-Qur’an
serta tujuan Syariah (Maqashid Syari’ah) kelima pokok tersebut merupakan suatu hal yang
harus selalu dijaga dalam kehidupan ini. Kelima pokok tersebut merupakan bagian dari
dharurriyat, yang apabila tidak terpenuhi dalam kehidupan ini makan akan memberikan
kerusakan bagi manusia. Untuk mengetahui lebih jelas mengenai kelima hal tesebut, al-
Syathibi membagi Maqashid al-syariah menjadi dharuriyyah hajiyah dan tahsiniyah sebagai
berikut (Syarifuddin, 2006):
a) Dharuriyyat (Kebutuhan Primer)

Dalam tingkatan kebutuhan yang harus ada bila tingkatan kebutuhan ini tidak
terpenuhi, maka akan terancam keselamatan umat manusia. Al-Syatibi berpandangan ada
lima hal yang termasuk dengan kategori dharuriyat Sesuai dengan konsep yang selalu
menjadi acuan dalam merumuskan Maqashid Syariah dalam sertifikasi halal ini
didiskripsikan dalam kelima pokok ad-dharuriyyatul khams sesuai peringkatnya masing-
masing dengan berpegang pada terjaganya lima pokok kemaslahatan, yakni agama (din), jiwa
(nafs), keturunan (nasb), harta (mal), serta memelihara akal (aql). secara urutan peringkatnya
sebagai berikut (Syatar & Abubakar, 2020):

1) Hifdz al-Din (Memelihara Agama)
Pelaku usaha ketika ingin menjual produknya ke pasaran maka wajib

bersertifikasi halal karena mayoritas penduduk di Indonesia beragama Islam perlu
memperhatikan aspek kehalalannya dari produk yang akan dijual atau diedarkan
dipasaran. Pelaku usaha perlu memperhatikan komposisi bahan-bahan apa saja dalam
membuat produk makanan.

2) Hifdz an-Nafs (Memelihara Jiwa)
Dalam ketentuan sertifikasi halal ini memberikan pengakuan secara formal

bahwa produk yang dikeluarkan telah memenuhi ketentuan halal. sehingga pelaku
usaha memberikan label ke produknya bahwa produk yang dijual sudah terjamin
kehalalannya dan memberikan informasi kepada konsumen sehingga konsumen tidak
perlu merasa takut atau cemas terhadap kehalan produknya. Jika konsumen
mengkonsumsi makanan yang tidak layak untuk dikonsumsi maka akan mengancam
keselamatan jiwanya. Dalam kasus bahwa produk yang dikonsumsi itu terdapat
formalin tapi tetap saja dikonsumsi secara tidak langsung akan menimbulkan
gangguan kesehatan.

Produsen tentunya perlu memperhatikan keamanan dan kandungan gizi pada
makanan pada makanan. Dengan makanan yang terjamin mutunya, agar membantu
konsumen memenuhi haknya yakni hak untuk mempertahankan hidupnya (Faika &
Ilyas, 2021). Banyak pelaku usaha dalam temuan penelitian ini yang disajikan dalam
data LPPOM MUI itu tidak memperhatikan kandungan bahan, sumber bahan dan
takaran yang sesuai dengan aturan kesehatan. Contoh bahan yang kadang melebihi
ambang batas adalah perisa (Flavor), dan pewarna (Coloring Agent). Apabila terdapat
temuan seperti itu, maka LPPOM MUI akan memberikan rekomendasi takaran yang
sesuai sebelum menuju tahap sidang fatwa halal. Hal tersebut semata-mata untuk
menjaga kemaslahatan jiwa masyarakat.

3) Hifdz al-Nasl (Memelihara Keturunan)

https://ejournal.nlc-education.or.id/


Jurnal Widya Balina
Vol. 10 No. 02 Desember 2025

P-ISSN : 2477-6491, E-ISSN : 2656-873X, Hal 562-579
http://journal.staidenpasar.ac.id/index.php/wb/issue/view/44

569

Konsumen perlu memilih atau mengkonsumsi produk yang tidak akan
membahayakan dirinya serta keluarganya. Inilah perlunya adanya sertifikasi halal
sehingga pelaku usaha memberikan label pada produknya bahwa produk yang
dikelola terjamin kehalalannya karena dalam hal ini tentu konsumen berhati-hati
dalam dalam memilih produk karena akan membuat celaka bagi dirinya dan
kemungkinan dengan anggota keluarganya. Hal ini sangat penting karena ada banyak
bahan makanan yang membahayakan akibat kurangnya edukasi kepada masyarakat
awam. Untuk itu sebagai konsumen haruslah mampu membedakan mana makanan
yang sehat dan tidak sehat, mana makanan yang mengandung bahan berbahaya dan
yang aman untuk dikonsumsi.

4) Hifdz al-Mal (Memelihara Harta)
Sertifikasi halal memberikan nilai tambah yang signifikan bagi pelaku usaha.

Dengan mendaftarkan produknya ke BPJPH dan memenuhi standar yang ditetapkan,
pelaku usaha tidak hanya memperoleh jaminan hukum atas kehalalan produknya,
tetapi juga meningkatkan kepercayaan konsumen. Produk yang bersertifikat halal
cenderung lebih diminati, terutama di kalangan masyarakat Muslim, sehingga
berpotensi meningkatkan penjualan dan daya saing di pasar. Keuntungan ini sejalan
dengan kewajiban sertifikasi halal sebagaimana ditegaskan dalam Fatwa MUI yang
menyatakan bahwa: “Jaminan Produk Halal (JPH) adalah kepastian hukum terhadap
kehalalan suatu produk yang dibuktikan dengan Sertifikat Halal.” Dengan demikian,
sertifikasi halal bukan hanya memenuhi aspek religius, tetapi juga menjadi strategi
bisnis yang menguntungkan.8

5) Hifdz al-Aql (Memelihara Akal)
Akal adalah suatu instrumen yang diberikan oleh Allah SWT sebagai pembeda

dengan makhluk Allah yang lainnya. Dengan akalnya manusia bisa berfikir, disinilah
eksistensi akal itu (Ulivi & Fisogni, 2021). Maka dalam ketentuan kewajiban
sertifikasi halal ini tentunya pelaku usaha perlu memperhatikan bahan-bahan yang ia
gunakan karena konsumen sangat memperhatikan kehalalan suatu produk dan
konsumen juga berfikir yang mana produk benar halal dan layak untuk dikonsumsi.

Kelima aspek di atas merupakan prinsip dasar yang harus diketahui oleh seorang
muslim tak terkecuali dalam hal sertifikasi produk halal. Prinsip tersebut sangat berkaitan
dengan kemaslahatan umat manusia (Hidayat et al., 2024). Urgensitasnya juga akan
mempengaruhi peradaban umat manusia karena hal tersebut sangat erat kaitannya dengan
keberlangsungan hidup diatas dunia ini. Adapun kaitannya dengan penelitian ini, aspek
dharuriyyat ini adalah bisa berbentuk bahan, proses produksi dan distribusi produk halal.
Konkretnya yaitu apabila bahan-bahan tersebut mengandung unsur yang dapat mengancam
jiwa maka LPPOM MUI dapat menolak produk tersebut untuk disertifikasi halal.
b) Hajiyat (Kebutuhan Sekunder)

Hajiyat yaitu sesuatu yang dibutuhkan bagi kehidupan manusia, tetapi tidak mencapai
tingkat dharuri. Seandainya kebutuhan kita tidak terpenuhi dalam kehidupan dunia, maka
tidak akan meniadakan atau merusak kehidupan itu sendiri. Akan tetapi, keberadaannya
dibutuhkan agar memberikan kemudahan serta menghilangkan kesukaran dan kesulitan dan
kehidupan mukallaf (Ogunbado et al., 2016). Sama halnya dalam memilih makanan dan

8 Republik Indonesia, Undang-Undang Nomor 33 Tahun 2014 Tentang Jaminan Produk Halal, Pasal 1
poin 5

https://ejournal.nlc-education.or.id/


Jurnal Widya Balina
Vol. 10 No. 02 Desember 2025

P-ISSN : 2477-6491, E-ISSN : 2656-873X, Hal 562-579
http://journal.staidenpasar.ac.id/index.php/wb/issue/view/44

570

produk halal yang beredar di pasaran. Boleh-boleh saja mengkonsumsi makanan tanpa perlu
adanya sertifikasi, akan tetapi makanan yang telah melalui proses sertifikasi akan
memberikan keamanan dan rasa tenang bagi yang mengkonsumsinya.
c) Tahsiniyyat (Kebutuhan Tersier)

Tahsiniyyat adalah kemaslahatan yang bertujuan menyempurnakan dan memperindah
kehidupan, serta menjaga akhlak, etika, dan standar moral yang tinggi. Ia tidak menyangkut
keselamatan jiwa secara langsung, tetapi memperkuat nilai kesucian, kehormatan, dan
kesopanan sesuai adab syariat (Khotib & Mubin, 2019). Dalam hal sertifikasi produk halal,
tinjauan tahsiniyyat ini juga diperlukan karena sertifikasi halal tidak hanya memastikan
kehalalan zat, tapi juga memperhatikan cara penyajian, pengemasan, dan penampilan produk
yang sesuai dengan nilai Islam. Hal ini juga sesuai dengan temuan dalam penelitian ini yang
diperoleh dari hasil wawancara dengan salah satu tim auditor LPPOM MUI yakni Arniati
Samalia (2025) mengatakan bahwa:

“Pada dasarnya etika dalam penamaan produk harus dimiliki oleh setiap pelaku
usaha. Kami sering menemukan pelaku usaha yang memberikan nama produk yang
konotasinya merujuk pada sesuatu yang buruk. Produk yang memiliki konotasi vulgar
akan kami tinjau ulang dan diminta untuk diganti ke nama yang baik untuk lolos dan
bisa menuju sidang fatwa. Karena dalam Islam juga mengatur tentang makanan
halalan tayyiban. Bukan hanya halal tetapi juga baik. Tidak jarang juga kami
menolak pelaku usaha yang memberikan penamaan yang buruk pada produknya.
Tugas kami di LPPOM memang harus mengkritisi kandungan bahan, penamaan
produk dan proses produksi. Tiga hal inilah yang wajib untuk kami audit sebelum
menuju ke sidang fatwa oleh MUI”.
Islam sangat menekankan kebersihan (ṭahārah), dan ini termasuk bagian dari

tahsiniyyat. Penggunaan bahan, nama produk, dan alat produksi juga sangat penting dalam
tinjauan tahsiniyyat ini (Khairani, 2020). Sertifikasi halal memastikan bahwa lingkungan
produksi bersih, alat-alat higienis, dan proses tidak terkontaminasi bahan najis.

3. Studi Kasus dan Temuan dalam Proses Sertifikasi Produk Halal MUI Sulawesi
Selatan
Salah satu temuan spesifik berasal dari peninjauan terhadap sebuah pelaku usaha,

yang dalam penelitian ini disebut sebagai “Hotel A”, yang bergerak di bidang penyediaan
makanan dan minuman. Dalam operasionalnya, ditemukan sejumlah bahan dan produk yang
dinilai tidak memenuhi standar kehalalan, baik karena tidak bersertifikat halal, tidak memiliki
kejelasan asal-usul, maupun berpotensi tercemar unsur najis selama proses penyimpanan atau
pengolahan. Temuan ini menunjukkan perlunya perbaikan menyeluruh, baik dari sisi
pemilihan bahan baku, manajemen rantai pasok, hingga pengawasan internal terhadap standar
kehalalan. Beberapa bahan yang digunakan masih termasuk dalam kategori bahan kritis,
seperti keju olahan (misalnya Mozzarella Cheese dan Parmesan Cheese) yang mengandung
enzim dari sumber hewani yang belum dapat dipastikan kehalalannya. Selain itu, beberapa
produk olahan lain, seperti French fries impor dan pasta kemasan, belum memiliki kejelasan
terkait asal bahan dan proses produksinya. Untuk memahami deskripsi tentang pelaku usaha
dari Hotel A tersebut di atas, maka peneliti akan menyajikannya dalam tabel sederhana
sebagai berikut:

Tabel Ringkasan Temuan Bahan, Nama dan Fasilitas Tidak Sesuai Standar Halal pada (Hotel
A)

Aspek Temuan Analisis

https://ejournal.nlc-education.or.id/


Jurnal Widya Balina
Vol. 10 No. 02 Desember 2025

P-ISSN : 2477-6491, E-ISSN : 2656-873X, Hal 562-579
http://journal.staidenpasar.ac.id/index.php/wb/issue/view/44

571

Bahan Kritis
yang tidak boleh

digunakan

1. Keju Mozzarella
2. Arisha Parmesan chees
3. Eurial Mozarella Chees
4. Cappres Figaro
5. Pasta penne Borila
6. Gimbab
7. Cendol dari bahan non
halal

8. Jajanan pasar yang
tidak jelas kehalalannya

9. Greentea Jasmine
Twinings of London

10. Tobiko Orange

Mengandung bahan yang
belum jelas kehalalannya,
bahan olahan yang tidak jelas
sumbernya seperti alkohol
dan pewarna buatan yang
belum memiliki sertifikasi
halal

Nama Produk 1. Virgin Margarita
diganti dengan nama
Moktail Jeruk

2. Virgin Pinacolada
diganti dengan nama
Panacota

Mengandung istilah yang
menyerupai minuman
keras/tempat ibadah dan
memiliki konotasi buruk,

Fasilitas Tidak ada pemisahan
makanan halal/non-halal

Potensi kontaminasi silang

Dari analisis terhadap Hotel A, dapat disimpulkan bahwa masih terdapat sejumlah
aspek yang perlu dibenahi untuk memenuhi standar kehalalan secara utuh. Selain dari aspek
dharuriyyat seperti komposisi bahan, aspek tahsiniyyat juga perlu diperhatikan secara serius,
termasuk dalam hal pemilihan nama produk dan pengelolaan fasilitas pendukung. Dalam hal
pemilihan nama juga sangat penting sesuai dengan syariat sebagaimana Fatwa MUI Nomor
44 Tahun 2020 tentang penggunaan nama, bentuk dan kemasan produk yang tidak dapat
disertifikasi halal. Sesuai dengan apa yang tercantum pada ketentuan umum poin kedua,
produk yang tidak dapat disertifikasi halal yaitu “produk yang menggunakan nama dan atau
simbol simbol kekufuran kemaksiatan dan atau berkonotasi negatif”. 9 Peningkatan
pemahaman syariat dan komitmen terhadap standar halal yang menyeluruh menjadi penting
agar proses sertifikasi halal tidak hanya menjadi administratif, tetapi juga mencerminkan
kemaslahatan umat secara menyeluruh (Akhsanty et al., 2023). Selanjutnya peneliti
menemukan fakta pada unit usaha catering makanan yang kemudian sebut dengan nama
samaran “Catering B”. Catering B merupakan usaha penyedia jasa boga yang dalam
praktiknya masih menggunakan berbagai bahan pangan yang tidak jelas status kehalalannya,
serta belum memenuhi standar syariah dalam hal proses pengolahan.

Tabel Ringkasan Temuan Bahan dan Fasilitas Tidak Sesuai Standar Halal pada Catering B
Aspek Temuan Analisis

Bahan Kritis 1. Daging sapi dan ayam
berasal dari pasar yang
belum bersertifikat halal,
sehingga sumbernya
diragukan.

Mengandung bahan yang
belum jelas kehalalannya,
bahan olahan yang tidak jelas
sumbernya seperti pengawet
dan pewarna buatan yang
belum memiliki sertifikasi

9 Fatwa MUI Nomor 44 Tahun 2020 Tentang Penggunaan Nama, Bentuk, dan Kemasan Produk yang
Tidak Dapat Disertifikasi Halal.

https://ejournal.nlc-education.or.id/


Jurnal Widya Balina
Vol. 10 No. 02 Desember 2025

P-ISSN : 2477-6491, E-ISSN : 2656-873X, Hal 562-579
http://journal.staidenpasar.ac.id/index.php/wb/issue/view/44

572

2. Produk olahan seperti
empek-empek dan mie
menggunakan bahan
tambahan (penyedap,
pengawet, pewarna) yang
berpotensi berasal dari
bahan non-halal

halal

Proses Produksi Proses penggilingan daging
dilakukan di pasar, yang sangat
berisiko terkontaminasi dengan
daging non-halal.

Berpotensi terkontaminasi
dengan najis dan daging non
halal

Fasilitas Potensi kontaminasi silang

Dari ringkasan pada tabel diatas menunjukkan bahwa restoran ini belum memenuhi
ketentuan yang diharuskan dalam proses sertifikasi halal, terutama dari aspek hifzh al-dīn
(penjagaan agama) dan tahsiniyyat (penyempurnaan aspek halal melalui kebersihan, sumber
bahan, dan proses produksi yang sesuai syariat). Maka dari itu, temuan bahan tersebut
menjadi pertimbangan LPPOM MUI untuk kemudian ditolak dan tidak dilanjutkan menuju
sidang fatwa. Dalam hal penyembelihan hewan juga sangat penting yang harus diperhatikan
oleh seluruh pelaku usaha yang memproduksi makanan bersumber dari daging hewan ternak.
Pengolahan daging harus sesuai dengan standar syariat Islam. Hal tersebut juga harus sesuai
standar yang ditetapkan oleh MUI seperti pada Fatwa Nomor 12 Tahun 2009 Tentang
Standar Penyembelihan Halal. Pada fatwa tersebut jelas disebutkan standar halal yaitu:10
a) Penyembelihan dilaksanakan dengan niat menyembelih dan menyebut asma Allah.
b) Penyembelihan dilakukan dengan mengalirkan darah melalui pemotongan saluran

makanan (mari’/esophagus), saluran pernafasan/tenggorokan (hulqum/trachea), dan dua
pembuluh darah (wadajain/vena jugularis dan arteri carotids).

c) Penyembelihan dilakukan satu kali dan secara tepat.
d) Memastikan adanya aliran darah dan/atau gerakan hewan sebagai tanda hidupnya hewan

(hayah mustaqirrah).
e) Memastikan matinya hewan disebabkan oleh penyembelihan tersebut.

Adapun hewan yang disembelih tidak berdasarkan syariat Islam maka tentunya hewan
tersebut haram untuk dikonsumsi. Apabila terdapat temuan terhadap pelaku usaha yang
menggunakan daging olahan yang belum jelas kehalalannya, maka produk tersebut tidak
dapat disertifikasi halal. Maka dari itu pelaku usaha olahan makanan juga harus jeli dalam
memilih tempat atau rumah pemotongan yang belum tersertifikasi halal karena implikasinya
adalah produknya tersebut tidak akan disertifikasi halal.
B. Analisis Kritis terhadap Proses dan Kebijakan Sertifikasi Halal oleh Majelis Ulama

Indonesia Sulawesi Selatan Perspektif Maslahat
1. Efektivitas dan Efisiensi Prosedur Sertifikasi Halal MUI Sulsel

Proses sertifikasi halal merupakan jantung dari sistem jaminan produk halal, yang
memastikan bahwa produk yang beredar di pasar telah memenuhi syariat Islam. Di Sulawesi
Selatan, Majelis Ulama Indonesia (MUI) melalui Lembaga Pengkajian Pangan, Obat-obatan,
dan Kosmetika (LPPOM) MUI Sulsel, memiliki peran sentral dalam proses ini. Analisis kritis
terhadap efektivitas dan efisiensi prosedur yang dijalankan menjadi krusial untuk memastikan
bahwa sistem ini tidak hanya kredibel secara syariah, tetapi juga adaptif terhadap kebutuhan

10 Fatwa Majelis Ulama Indonesia Nomor 12 Tahun 2009 Tentang Standar Sertifikasi Penyembelihan
Halal

https://ejournal.nlc-education.or.id/


Jurnal Widya Balina
Vol. 10 No. 02 Desember 2025

P-ISSN : 2477-6491, E-ISSN : 2656-873X, Hal 562-579
http://journal.staidenpasar.ac.id/index.php/wb/issue/view/44

573

industri dan pelaku usaha. Efektivitas dapat diukur dari seberapa baik proses tersebut
mencapai tujuannya, yaitu mengeluarkan sertifikat halal yang valid dan terpercaya, sementara
efisiensi diukur dari penggunaan sumber daya dan waktu yang minimal (Haleem et al., 2020).
Untuk memenuhi kebutuhan produk halal dalam jumlah yang begitu besar, diperlukan
kolaborasi dan sinergi dari seluruh pemangku kepentingan. Oleh karena itu, keberadaan suatu
lembaga atau otoritas yang secara khusus dapat mengatur tata cara dan jaminan mutu halal
sangat penting untuk memenuhi tuntutan tersebut di Indonesia.

Secara prosedural, pengajuan sertifikasi halal umumnya melewati beberapa tahapan
utama, dimulai dari pendaftaran dan pengisian dokumen melalui Sistem Informasi Halal
(SIHALAL), audit lapangan oleh auditor LPPOM, hingga sidang fatwa oleh Komisi Fatwa
MUI. Studi-studi menunjukkan bahwa salah satu tantangan terbesar dalam proses ini adalah
durasi waktu yang dibutuhkan. Lamanya proses ini sering kali menjadi keluhan utama bagi
pelaku usaha, terutama Usaha Mikro, Kecil, dan Menengah (UMKM), yang memerlukan
sertifikat sebagai syarat masuk ke pasar modern atau untuk meningkatkan daya saing produk
mereka. Hambatan yang sering muncul meliputi ketidaklengkapan dokumen awal yang
diajukan, proses verifikasi yang memakan waktu, jadwal audit yang padat, hingga antrean
panjang untuk sidang fatwa.

Efisiensi prosedur sertifikasi halal sangat dipengaruhi oleh tingkat digitalisasi dan
integrasi sistem informasi yang digunakan. Sejak diberlakukannya Undang-Undang Nomor
33 Tahun 2014 tentang Jaminan Produk Halal dan dialihkannya kewenangan sertifikasi ke
BPJPH, hadirnya sistem informasi SIHALAL diharapkan mampu mempercepat dan
menyederhanakan proses pengajuan sertifikasi. Namun, dalam praktiknya, terutama di tingkat
daerah seperti MUI Sulawesi Selatan, implementasi sistem ini masih menghadapi sejumlah
tantangan. Dibutuhkan adaptasi teknologi, sosialisasi yang berkelanjutan, serta peningkatan
kapasitas pengguna baik dari sisi SDM internal maupun pelaku usaha. Faktor seperti
keterbatasan infrastruktur digital, rendahnya kualitas layanan daring, serta kesenjangan
literasi teknologi menjadi kendala utama. Oleh karena itu, penting dilakukan analisis kritis
untuk mengidentifikasi hambatan-hambatan digital dan merumuskan solusi konkret agar
sistem SIHALAL benar-benar dapat diakses secara optimal dan efisien oleh semua pihak
yang berkepentingan.

Selain itu, efisiensi juga dipengaruhi oleh jumlah sumber daya manusia yang tersedia,
yaitu auditor LPPOM. Beban kerja yang tinggi pada auditor dapat memperlambat proses
audit lapangan. Kesadaran akan pentingnya sertifikasi halal ini kian meningkat akibat
kebutuhan modernisasi yang membutuhkan kepastian dan keamanan bagi konsumen. Namun
ada beberapa hal yang menjadi temuan dalam penelitian ini, sesuai dengan hasil wawancara
dengan Arniati Samalia (2025) sebagai tim auditor LPPOM MUI yang mengatakan bahwa:

“Sebagai lembaga audit, kami memberikan pemahaman kepada semua pelaku usaha
tentang pentingnya menjaga transparansi bahan dari produk yang akan diolah.
Setiap enam bulan tim kami akan turun untuk mengecek apakah prosedur yang
digunakan masih tetap sesuai atau terjadi perubahan kandungan bahan. Pelaku
usaha juga akan selalu mencari alternatif lain dalam menggunakan bahan-bahan
yang cenderung mudah didapat dan murah harganya. Untuk itu tim LPPOM MUI
akan selalu mengedukasi pelaku usaha dan tetap menjaga keutuhan bahan sesuai
dengan berkas yang dimasukkan dalam proses audit ini”.
Senada dengan pernyataan tersebut, Anggota Komisi Fatwa Majelis Ulama Indonesia,

KH. Yusri Muhammad Arsyad (2025) mengatakan bahwa:

https://ejournal.nlc-education.or.id/


Jurnal Widya Balina
Vol. 10 No. 02 Desember 2025

P-ISSN : 2477-6491, E-ISSN : 2656-873X, Hal 562-579
http://journal.staidenpasar.ac.id/index.php/wb/issue/view/44

574

“Mengenai sertifikat halal ini, kembali lagi dari kualitas iman kita sebagai umat
muslim yang harus selalu menjaga kebersihan dan transparansi. Karena kita dan
pihak LPPOM MUI sudah disumpah untuk melaksanakan tugas dengan jujur. Kita
tidak mengikuti cara pelaku usaha dalam menentukan produknya, tetapi kita tetap
harus sesuai dengan prinsip syariah yang telah ditetapkan oleh Allah SWT. kami juga
dari MUI akan menanyakan dengan tegas tentang produk yang akan disertifikasi
mulai dari bahan dan prosesnya sehingga aman dari segala bentuk najis, bahan-
bahan haram.”
Dengan demikian, analisis kritis terhadap prosedur di MUI Sulawesi Selatan harus

mencakup evaluasi terhadap setiap tahapan proses untuk mengidentifikasi ambatan yang ada.
Rekomendasi yang dapat muncul dari analisis ini, misalnya, adalah peningkatan kapasitas
layanan daring untuk pendaftaran dan pelacakan status, penyederhanaan persyaratan
dokumen untuk UMKM, serta peningkatan jumlah dan kompetensi auditor agar proses audit
dapat dilakukan lebih cepat tanpa mengurangi kualitas. Tanpa efisiensi dan efektivitas yang
optimal, tujuan negara untuk menjadikan Indonesia sebagai pusat produsen halal dunia akan
sulit tercapai.

2. Relevansi dan Adaptabilitas Kebijakan Fatwa Halal MUI Sulsel dalam Konteks
Kontemporer
Bagian ini akan menganalisis kebijakan dan kriteria fatwa halal yang menjadi

pedoman MUI Sulawesi Selatan. Fokus kritisnya adalah pada relevansi kebijakan tersebut
dengan perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi produksi, serta dinamika pasar dan sosial.
Misalnya, bagaimana MUI merespons isu-isu baru terkait bahan baku, proses pengolahan
modern, serta produk-produk inovatif yang mungkin belum diatur secara spesifik dalam
fatwa. Penting juga untuk meninjau apakah ada kebijakan yang terlalu kaku atau kurang
fleksibel sehingga menghambat inovasi produk atau menimbulkan kesulitan bagi pelaku
usaha, terutama UMKM. Relevansi kebijakan fatwa halal MUI Sulawesi Selatan merujuk
pada sejauh mana fatwa-fatwa tersebut tetap relevan dengan kebutuhan dan kondisi riil
masyarakat serta industri saat ini. Ini mencakup kesesuaian fatwa dengan perkembangan ilmu
pengetahuan dan teknologi pangan, bahan baku baru yang muncul, metode produksi modern,
hingga praktik bisnis global. Fatwa yang relevan berarti mampu memberikan jawaban yang
jelas dan praktis terhadap pertanyaan-pertanyaan kehalalan yang kompleks akibat inovasi
produk, misalnya terkait bahan turunan hewani, mikroba, atau teknologi rekayasa genetika.
Lebih dari itu, relevansi juga dilihat dari kemampuannya mengakomodasi karakteristik dan
tradisi lokal Sulawesi Selatan tanpa mengorbankan prinsip syariat universal.

3. Transparansi dan Akuntabilitas Proses Sertifikasi Halal MUI Sulsel
Pada pembahasan ini akan membahas sejauh mana transparansi dan akuntabilitas

diterapkan dalam keseluruhan proses sertifikasi halal oleh MUI Sulsel. Transparansi meliputi
keterbukaan informasi mengenai persyaratan, biaya, kriteria penilaian, hingga status
pengajuan sertifikasi yang dapat diakses oleh publik dan pelaku usaha. Dalam tata kelola
lembaga keagamaan modern, transparansi dan akuntabilitas menjadi prinsip penting untuk
memastikan bahwa kebijakan dan keputusan keagamaan termasuk dalam proses sertifikasi
halal berjalan adil, terbuka, dan dapat dipercaya publik. Di tengah tuntutan masyarakat yang
semakin sadar akan hak-haknya sebagai konsumen Muslim, Majelis Ulama Indonesia (MUI)
Sulawesi Selatan dituntut untuk melaksanakan proses sertifikasi halal dengan standar
integritas tinggi. Hal tersebut sudah dijelaskan dalam wawancara diatas bahwa sebagai
lembaga yang berwenang, MUI Sulawesi Selatan sangat selektif dan tegas terhadap setiap
proses sertifikasi. Adapun yang menjadi perbedaan dengan fokus dalam penelitian ini adalah
baik MUI maupun LPPOM tidak memberikan standar atau kadar terhadap kandungan bahan

https://ejournal.nlc-education.or.id/


Jurnal Widya Balina
Vol. 10 No. 02 Desember 2025

P-ISSN : 2477-6491, E-ISSN : 2656-873X, Hal 562-579
http://journal.staidenpasar.ac.id/index.php/wb/issue/view/44

575

dan berlebihan. Karena pada dasarnya bahan-bahan yang dimaksud seperti pewarna,
pengawet, maupun perasa hanya ditinjau dari segi proses pembuatannya apakah berasal dari
bahan haram atau halal. Standar tersebut akan dikembalikan kepada hukum asal bahan. Hal
ini juga menjadi titik kritis ditengah krisis kesehatan yang bersumber dari makanan yang
dikonsumsi masyarakat.
C. Temuan Utama dan Implikasi dalam Proses dan Kebijakan Sertifikasi Halal oleh

Majelis Ulama Indonesia Sulawesi Selatan
Pada bagian ini menyajikan hasil analisis mendalam dan temuan-temuan krusial yang

diperoleh dari penelitian terhadap proses dan kebijakan sertifikasi halal yang
diimplementasikan oleh Majelis Ulama Indonesia (MUI) Sulawesi Selatan. Temuan-temuan
ini tidak hanya memberikan gambaran komprehensif mengenai praktik yang sedang berjalan
di lapangan, tetapi juga mengidentifikasi implikasi-implikasi penting yang berkaitan dengan
prinsip-prinsip syariah, efisiensi prosedural, serta dampaknya terhadap perlindungan
konsumen dan pengembangan industri halal di wilayah tersebut. Pembahasan akan berfokus
pada tiga variabel utama yang menjadi pilar inti dari penelitian ini, masing-masing didukung
oleh data empiris yang relevan dan kerangka teoretis yang kuat, sekaligus menyoroti
dinamika antara teori dan praktik dalam konteks lokal.

1. Kepatuhan Prosedural dan Konsistensi Hukum
Temuan utama pertama menunjukkan bahwa MUI Sulawesi Selatan secara konsisten

menerapkan kaidah syariah dalam menetapkan status kehalalan bahan seperti pewarna,
pengawet, dan perasa. Mengenai prinsip penetapan kehalalan pada bahan tambahan pangan,
hasil penelitian secara konsisten menunjukkan bahwa Majelis Ulama Indonesia Sulawesi
Selatan secara fundamental berpegang pada kaidah fikih bahwa hukum asal pewarna
makanan, pengawet, dan perasa yang secara inheren tidak haram adalah masih diperbolehkan
untuk digunakan, selama bahan-bahan tersebut tidak tercampur atau terkontaminasi dengan
zat yang diharamkan atau najis. Islam menetapkan bahwa asal segala sesuatu dan
kemanfaatan yang diciptakan Allah adalah halal, dan tidak ada yang haram kecuali apa yang
telah disebutkan oleh nash yang shahih dan tegas dari pembuat syariat yang
mengharamkannya. Apabila tidak terdapat penunjukan-Nya kepada yang haram maka
tetaplah sesuatu itu pada hukum asalnya, yaitu mubah (Septiawan & Aji, 2016).

Pendekatan ini merupakan manifestasi dari prinsip al-ashl fi al-asy-ya' al-ibahah
hatta yadullu ad-dalilu 'ala at-tahrim (hukum asal segala sesuatu adalah boleh sampai ada
dalil yang mengharamkannya), sebuah kaidah fundamental dalam fikih Islam yang
memberikan ruang fleksibilitas dan kemudahan (taysir) dalam aplikasi syariat. Implikasi dari
kaidah ini sangat relevan dalam industri pangan modern yang sangat bergantung pada
penggunaan berbagai bahan tambahan untuk meningkatkan kualitas, stabilitas, dan daya tarik
produk. Penerapan kaidah ini oleh MUI Sulsel memungkinkan inovasi produk pangan tetap
berjalan tanpa mengkompromikan standar syariah, menunjukkan adaptabilitas fatwa dalam
menghadapi kompleksitas teknologi pangan kontemporer sambil tetap memelihara pondasi
fiqh yang kokoh dan tidak berubah.

2. Kewenangan LPPOM dan Fungsi Pengawasan Prosedural
Temuan substansial dari penelitian ini secara jelas mengemukakan bahwa tugas utama

MUI, dalam kapasitasnya sebagai penetap fatwa dalam konteks sertifikasi halal, secara
spesifik hanya menimbang dan memutuskan apakah hasil audit yang telah dilaksanakan oleh
Lembaga Pengkajian Pangan, Obat-obatan, dan Kosmetika (LPPOM) MUI sudah sepenuhnya
sesuai dengan kaidah syariah dan prosedur audit yang telah ditetapkan. Penegasan peran ini
menggarisbawahi posisi Dewan Fatwa MUI sebagai otoritas syariah tertinggi dalam seluruh
rangkaian proses sertifikasi, bertindak layaknya sebuah majelis hakim yang meninjau,

https://ejournal.nlc-education.or.id/


Jurnal Widya Balina
Vol. 10 No. 02 Desember 2025

P-ISSN : 2477-6491, E-ISSN : 2656-873X, Hal 562-579
http://journal.staidenpasar.ac.id/index.php/wb/issue/view/44

576

memverifikasi, dan mengesahkan laporan audit yang diajukan oleh LPPOM. Sementara itu,
LPPOM MUI, dengan tim auditor dan saintisnya, memikul tanggung jawab penuh atas
pelaksanaan verifikasi teknis dan ilmiah di lapangan, mencakup pemeriksaan bahan baku,
proses produksi, hingga fasilitas. Pemisahan peran yang tegas ini antara aspek teknis-ilmiah
(LPPOM) dan aspek syariah-fatwa (MUI) adalah krusial untuk menjaga objektivitas,
akuntabilitas, dan integritas penetapan status halal.

Hal ini memastikan bahwa keputusan akhir kehalalan produk didasarkan pada bukti
audit yang komprehensif, valid, dan secara mutlak selaras dengan standar syariah yang telah
disepakati dan diakui secara nasional maupun internasional. Tugas MUI tidak mencakup
audit lapangan langsung, tetapi lebih kepada memverifikasi apakah audit LPPOM sudah
sesuai kaidah dan SOP yang telah ditetapkan. Temuan lapangan menunjukkan proses ini
berjalan dengan baik: MUI memverifikasi audit berbasis dokumen dan metode laboratorium
(misalnya Real‑Time PCR untuk mendeteksi kontaminasi babi), dan rekomendasi itu menjadi
dasar komisariat fatwa.

3. Klasifikasi Bahan Kritis Produk yang Akan Disertifikasi
Dalam hal penanganan bahan kritis, penelitian ini menemukan bahwa LPPOM MUI

Sulawsi Selatan menerapkan prosedur yang sangat ketat dan berlapis. Apabila dalam proses
audit ditemukan adanya kandungan bahan yang berpotensi membahayakan kesehatan,
meragukan status kehalalannya, atau memiliki titik kritis syariah yang belum jelas, maka
bahan tersebut akan segera diteliti lebih lanjut dan secara otomatis dikategorikan sebagai
bahan kritis. Kategori bahan kritis ini memicu serangkaian investigasi mendalam yang
melibatkan berbagai disiplin ilmu, termasuk pengujian di laboratorium, penelusuran rantai
pasok dan asal-usul bahan secara forensik, hingga konsultasi ekstensif dengan para ahli
syariah (ulama) dan saintis di bidang terkait (misalnya, ahli kimia pangan, mikrobiologi).

Pendekatan proaktif LPPOM MUI dalam mengidentifikasi, menganalisis, dan
mengelola bahan kritis ini secara signifikan merefleksikan komitmen teguh terhadap prinsip
ihtiyat (kehati-hatian) dalam syariat Islam. Tujuannya adalah untuk memberikan jaminan
mutlak bahwa setiap produk yang memperoleh sertifikasi halal benar-benar terbebas dari
segala unsur haram dan najis, sekaligus secara simultan menjaga keamanan dan kesehatan
konsumen. Implikasi langsung dari kebijakan dan prosedur ini adalah peningkatan signifikan
terhadap kualitas, kredibilitas, dan kepercayaan publik terhadap sertifikat halal yang
dikeluarkan oleh MUI Sulawesi Selatan.

Secara garis besar, temuan-temuan kunci ini secara jelas mengindikasikan bahwa
seluruh proses dan kebijakan sertifikasi halal yang dijalankan oleh Majelis Ulama Indonesia
Sulawesi Selatan didasarkan pada fondasi prinsip-prinsip syariah yang kokoh dan dapat
dipertanggungjawabkan. Terdapat pembagian tugas dan peran yang terdefinisi dengan baik
antara aspek audit teknis-ilmiah yang dilakukan oleh LPPOM MUI dan aspek penetapan
syariah yang menjadi domain mutlak Dewan Fatwa. Namun demikian, implikasi dari temuan-
temuan ini juga secara bersamaan membuka spektrum yang luas untuk inisiatif perbaikan
berkelanjutan. Area perbaikan krusial mencakup upaya peningkatan efisiensi dan kecepatan
proses sertifikasi secara keseluruhan, pengembangan program sosialisasi yang lebih masif
dan terstruktur mengenai standar bahan kritis kepada seluruh spektrum pelaku usaha
(khususnya UMKM), serta optimalisasi kolaborasi lintas sektor yang lebih erat antara MUI,
pemerintah daerah, dan pemangku kepentingan lainnya. Kolaborasi semacam ini sangat
esensial untuk membangun dan mendukung ekosistem produk halal yang tidak hanya lebih
komprehensif dan responsif terhadap dinamika pasar, tetapi juga berkelanjutan dan
kompetitif di Sulawesi Selatan, sejalan dengan visi Indonesia sebagai pusat industri halal
dunia.

https://ejournal.nlc-education.or.id/


Jurnal Widya Balina
Vol. 10 No. 02 Desember 2025

P-ISSN : 2477-6491, E-ISSN : 2656-873X, Hal 562-579
http://journal.staidenpasar.ac.id/index.php/wb/issue/view/44

577

Secara garis besar temuan utama dalam penelitian ini menemukan fakta bahwa pertama,
pertimbangan bahan yang berlebihan tidak menjadi indikator ditolaknya sertifikasi halal oleh
Majelis Ulama Indonesia Sulawesi Selatan. Pada dasarnya kaidah yang digunakan adalah
segala sesuatu pada dasarnya boleh sampai ada dalil yang mengharamkannya. Kedua, bahan
yang dianggap berbahaya dikategorikan sebagai bahan kritis oleh LPPOM MUI. Dapat
disimpulkan juga bahwa MUI tidak berani mengambil sikap tegas terhadap bahan yang
memiliki kandungan zat berlebihan seperti pewarna, perasa dan pengawet. Jika status zat atau
bahan tersebut halal, maka boleh digunakan dengan catatan bahwa bahan tersebut tidak
terkontaminasi dengan najis. Peneliti juga tidak menemukan adanya kategori khusus terhadap
takaran aman bahan yang boleh dan tidak boleh. Adapun kemaslahatan yang bisa
disimpulkan bahwa MUI masih pada pakem syariat pada umumnya.

KESIMPULAN
Majelis Ulama Indonesia (MUI) Sulawesi Selatan tetap konsisten dalam menegakkan

prinsip-prinsip syariat Islam dalam proses sertifikasi halal, khususnya dalam menyikapi
penggunaan bahan tambahan seperti pewarna, perasa, dan pengawet. Meskipun bahan-bahan
tersebut digunakan dalam jumlah yang besar, selama tidak mengandung zat haram atau najis
serta kehalalannya dapat dipastikan, maka penggunaannya diperbolehkan. Hal ini
menunjukkan bahwa MUI Sulsel tetap berpegang pada kaidah fikih klasik, yaitu bahwa
hukum asal segala sesuatu adalah boleh hingga ada dalil yang mengharamkannya (al-aṣlu fi
al-ashyā’ al-ibāḥah ḥattā yadullu ad-dalīl ‘alā at-taḥrīm). LPPOM MUI Sulsel lebih
menekankan tiga aspek utama dalam sertifikasi halal, yakni bahan kritis, proses produksi, dan
kebersihan fasilitas dari unsur najis. Secara teoritis, pendekatan ini mencerminkan penerapan
maqāṣid syarī‘ah secara moderat, yang tidak hanya menjaga prinsip kehati-hatian (iḥtiyāṭ),
tetapi juga membuka ruang bagi inovasi industri halal dengan tetap mengutamakan
kemaslahatan umat. Dengan demikian, MUI Sulsel menunjukkan kemampuan adaptif
terhadap perkembangan zaman tanpa mengorbankan prinsip syariah yang mendasar.
Penelitian ini merekomendasikan agar MUI dan lembaga terkait terus meningkatkan
transparansi dan edukasi kepada pelaku usaha mengenai bahan-bahan kritis dan proses
sertifikasi halal. Bagi peneliti selanjutnya, disarankan untuk memperluas cakupan penelitian
pada aspek implementasi pengawasan pasca-sertifikasi atau melakukan studi komparatif
dengan kebijakan MUI di wilayah lain untuk memperoleh gambaran yang lebih utuh tentang
dinamika sertifikasi halal di Indonesia.

DAFTAR REFERENSI

Afroniyati, L. (2014). Analisis ekonomi politik sertifikasi halal oleh Majelis Ulama Indonesia. JKAP
(Jurnal Kebijakan Dan Administrasi Publik), 18(1), 37–52.

Akhsanty, A. S., Setyowati, R., Musyafa, A. A., & Destyana, M. E. (2023). Halal certification
mechanism for Sharia hotels in the development of Muslim-friendly tourism under Job Creation
Law. Borobudur Law Review, 5(1), 1–14.

Bedner, A. (2003). Islam and Islamic Law in Indonesia: A Socio-Historical Approach. Review of
Indonesian and Malaysian Affairs, 37(2), 1–28.

Chairunnisyah, S. (2017). Peran Majelis Ulama Indonesia dalam menerbitkan sertifikat halal pada
produk makanan dan kosmetika. EduTech: Jurnal Ilmu Pendidikan Dan Ilmu Sosial, 3(2), 64–75.

Faika, S. N., & Ilyas, M. (2021). Kewajiban Pendaftaran Sertifikasi Halal Pada Badan Penyelenggara
Jaminan Produk Halal; Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah. Shautuna: Jurnal Ilmiah Mahasiswa
Perbandingan Mazhab, 2(2), 449–462.

https://ejournal.nlc-education.or.id/


Jurnal Widya Balina
Vol. 10 No. 02 Desember 2025

P-ISSN : 2477-6491, E-ISSN : 2656-873X, Hal 562-579
http://journal.staidenpasar.ac.id/index.php/wb/issue/view/44

578

Haleem, A., Khan, M. I., & Khan, S. (2020). Halal certification, the inadequacy of its adoption,
modelling and strategising the efforts. Journal of Islamic Marketing, 11(2), 384–404.

Hidayat, R., Mustafa, Z., Ahmad, L. O. I., & Iqbal, N. A. (2024). Harmonization of Islamic Values
and Local Wisdom in The Maccera Manurung Ritual. El Harakah: Jurnal Budaya Islam, 26(2),
245–270.

Ilyas, M. (2017). Sertifikasi dan Labelisasi Produk Halal Perspektif Maslahat. Jurnal Al-Qadau:
Peradilan Dan Hukum Keluarga Islam, 4(2), 357–376.

Khairani, M. D. (2020). Prilaku hidup bersih dan sehat: perspektif al-Qur’an dan sunnah Rasul.
Journal of Darussalam Islamic Studies, 1(1), 31–44.

Khotib, K., & Mubin, M. U. (2019). Tazkiyat Al-Nafs Melalui Pendekatan Tasawuf Dan Fikih Dalam
Membangun Kesalehan Sosial Dan Relegiositas Masyarakat. IBDA: Jurnal Kajian Islam Dan
Budaya, 17(2), 193–213.

Luthan, S. (2013). Kebijakan Kriminalisasi di Bidang Keuangan. FH UII Press.
Ma’mur, J. (2018). Peran Fatwa MUI Dalam Berbangsa Dan Bernegara (Talfiq Manhaji Sebagai

Metodologi Penetapan Fatwa MUI).Wahana Akademika, 5(2), 42–53.
Matsum, H. (2023). Fatwas of the Indonesian Ulama Council (MUI) on National Strategic Issues

2006-2018 in the Perspective of Maqashid al-Syariah. Al-Ulum, 23(1), 153–174.
Maulana, M. F., & Nahidloh, S. (2023). Tinajuan Maslahah Terhadap Mandatory Sertifikasi Halal

Dalam Undang-Undang No. 33 Tahun 2014 Tentang Jaminan Produk Halal Di Indonesia.
Journal of Creative Student Research, 1(4), 460–473.

Moleong, L. J. (2018).Metodologi Penelitian Kualitatif. Remaja Rosdakarya.
Ni’am, M. A. (2016). Metodologi Penetapan Fatwa Majelis Ulama Indonesia, dalam Penggunaan

Prinsip Pencegahan dalam Fatwa. Sekretariat Komisi Fatwa MUI.
Ogunbado, A. F., Ahmed, U., & Daud, B. A. (2016). The significance of Islamic spiritual ethics in

human personality development. International Review of Management and Marketing, 6(8),
119–124.

Septiawan, A., & Aji, A. M. (2016). Kewenangan Lembaga Pengkajian Pangan, Obat-Obatan, Dan
Kosmetika-Majelis Ulama Indonesia Pasca Berlakunya UU No. 33 Tahun 2014 Tentang
Jaminan Produk Halal. SALAM: Jurnal Sosial Dan Budaya Syar-I, 3(2), 167–196.

Shidiq, G. (2009). Teori maqashid al-Syari’ah dalam hukum Islam. Majalah Ilmiah Sultan Agung,
44(118), 117–130.

Subroto, S. H. (1999). Pokok-Pokok Pengumpulan Data, Analisis Data, Penafsiran Data, dan
Rekomendasi dalam Penelitian Kualitatif. IKIP Bandung.

Syahriar, A., & Nafisah, Z. (2020). Comparison of Maqasid Al-Shari’ah Asy-Syathibi and Ibn’Ashur
Perspective of Usul Al-Fiqh Four Mazhab’. Ulul Albab: Jurnal Studi Dan Penelitian Hukum
Islam, 3(2), 185–197.

Syarifuddin, A. (2006). Ushul Fiqh. Rajawali Pers.
Syatar, A., & Abubakar, A. (2020). Filosofi ’Uqubah Islamiyah Versi Ramadhan Al-Buti; Relevansi

Dengan Pemidanaan Dalam Sistem Hukum Indonesia. Alauddin University Press.
Ulivi, L. U., & Fisogni, P. (2021). Reasoning About Reason: Why Philosophy Should Now Abandon

Monism in Favor of Pluralism. In Multiplicity and Interdisciplinarity: Essays in Honor of Eliano
Pessa (pp. 189–206). Springer.

Wahyudi, H. F., & Fajar, F. (2018). Metode Ijtihad Komisi Fatwa Majelis Ulama Indonesia dan
Aplikasinya dalam Fatwa. Cakrawala: Jurnal Studi Islam, 13(2), 120–133.

Wajdi, F., & Susanti, D. (2021). Kebijakan Hukum Produk Halal Di Indonesia. Sinar Grafika.
Warto, W., & Samsuri, S. (2020). Sertifikasi halal dan implikasinya bagi bisnis produk halal di

Indonesia. Al Maal: Journal of Islamic Economics and Banking, 2(1), 98–112.
Widyaningsih, D. A. (2023). Sertifikasi Halal Perspektif Maqashid Syariah. Falah: Jurnal Hukum

Ekonomi Syariah, 4(1), 61–72.
Wijaya, A. (2015). Cara Memahami Maqashid Al-Syari’ah. Al-Daulah: Jurnal Hukum Pidana Dan

Ketatanegaraan, 4(2), 344–353.
Wijayanti, R., & Meftahudin, M. (2018). Kaidah Fiqh dan Ushul Fiqh tentang produk halal, metode

Istinbath dan Ijtihad dalam menetapkan hukum produk halal. International Journal Ihya’’Ulum

https://ejournal.nlc-education.or.id/


Jurnal Widya Balina
Vol. 10 No. 02 Desember 2025

P-ISSN : 2477-6491, E-ISSN : 2656-873X, Hal 562-579
http://journal.staidenpasar.ac.id/index.php/wb/issue/view/44

579

Al-Din, 20(2), 241–268.

https://ejournal.nlc-education.or.id/

	A.Penetapan Sertifikasi Produk Halal oleh Majelis Ul
	B.Analisis Kritis terhadap Proses dan Kebijakan Sert
	C.Temuan Utama dan Implikasi dalam Proses dan Kebija

